### CENTRE FOR THE STUDY OF HUMAN RIGHTS - CSHR



## NEWSLETTER

Volume 10, Issue 4

ISSN 2362-0099

**OCTOBER-DECEMBER 2015** 

#### INSIDE

**CSHR News and Events** 

Page 1-6

Information of Ongoing Projects Page 6-9

**Creativity Unleashed** 

Page 10-15

**Educational Programmes** 

Page 16

Information
Page 17

### VISION

To create a nation with a rights consciousness in which the dignity and rights of all people are respected

#### MISSINN

excellence for human rights education and research using a multidisciplinary approach

### Panel Discussion on Capital Punishment

# Panel Discussion on Capital Punishment

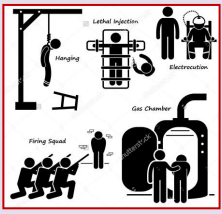
The Panel Discussion on Capital Punishment, organised by the Centre for the Study of Human Rights (CSHR), Faculty of Law, University Colombo commemoration of International Human Rights Day 2015 will be held on 16th December 2015 at the Faculty of University

Colombo.

Dr. Subangi Herath, Senior
Lecturer, Department of
Sociology, Faculty of Arts,
University of Colombo;
Former Attorney General,
Mr Palitha Fernando,
President's Counsel;
Mr Prasantha Lal De Alwis,
President's Counsel;, and
Professor Ravindra
Fernando, Acting Director,
CSHR, Senior Professor of

Forensic Medicine and Toxicology. Faculty Medicine, University Colombo will be the panelists. Ms Wasantha Seneviratne, Acting Deputy Director and Head, Department of Public and Interntional Law, Faculty of Law, University of Colombo will be the moderator.





### **CSHR NEWS AND EVENTS**

### Beyond Geneva: Human Rights, Politics and Culture

### Dr Kiran Grewal



### Guest Lecture delivered by Dr. Kiran Grewal, Institute for Social Justice, Australian Catholic University

Dr. Kiran Grewl is a human rights scholar and lawyer from Australia. Kiran has worked as an academic, practitioner and activist in a number of parts of the world and most recently was the Research Manager on a three-year project entitled, 'Enhancing Human Rights Protection in the Context of Law Enforcement and Security' in Sri Lanaka and Nepal. Kiran's research interests include postcolonial, subaltern and feminist approaches to international law, transitional justice, women's rights, sexual and gender-based violence and torture.

Since their formal inception in the United Nations system post World War II, human rights have continued to trigger intense debates. In particular human rights have been accused of being too based on Western ideals and values. At best this means that they cannot be seen to live up to the universalism they claim. At worst they are seen as actively promoting Western notions of civilization that have justified the oppression and colonization of many other parts of the world. So too the legalistic nature

of human rights as they have become enshrined through the various international conventions and declarations has been seen as a limitation. The reliance on law, critics argue, means that human rights cannot fully come to grips with the structural problems that are often at the heart of human rights violations. Instead produce simplified 'black and white' responses in which there are clear violations, perpetrators and victims. This does not take into account the far more complex reality within which certain types

of violence or injustice are produced. A particularly good example of this is the field emergent international criminal law in which individuals are tried for war crimes and crimes against humanity without there being much space to explore the context within which these acts occurred (and the potentially multi-layered responsibility which goes bevond any single individual). Also, legal language is a language of the powerful. It requires 'experts' who are able to translate experiences of injustice

into legally defined rights violations. This can be further disempowering for the most frequent victims of human rights violations: the poor and marginalized who generally do not have the types of knowledge and social capital required to access formal legal institutions or make their claims using legal language. And indeed this reliance on 'experts' is not limited to the legalistic nature The human rights. proliferation of human rights education produced a situation which often sets up a distinction between those assumed to

'know' human rights and those always assumed to passive objects requiring instruction and lacking a consciousness of their own. In this sense. critics argue, far from being a tool for the oppressed it is another way in which they are disempowered: the message being, 'not only are these ignorant people oppressed, they are so stupid they don't even know that this is oppression!'

Having now worked in the field of human rights for over 10 years – as a legal practitioner, activist and scholar in a variety of contexts (Australia, England, Kosovo, Sierra Leone, Nepal and Sri Lanka) - I have to agree with many of these criticisms. I have seen first hand the ways in which human rights are used not to produce positive social change but rather maintain the status quo and the power of those already empowered. And yet I have also been struck by the ways in which human rights continue to be drawn upon by a diverse range of individuals and groups - including those

who do not get any other benefit from the human rights system - to make claims and try to address injustice they experience or witness. Are these people simply misguided? Are they naïve and foolish, expecting anything from a discourse that has been so well deconstructed by critics?

It was with this question that I began the research and writing of the book I have just completed. It seemed to me that while the debates about what human rights do or do not achieve were important what was lacking context. Far too often advocates and critics of human rights alike based their arguments on abstract theoretical. political or ethical claims. While some of the points they made were valid, what was lacking was an understanding of what human rights mean in practice in particular places at particular times. It was through attempting to explore this practical and contextual dimension of human rights that The Socio-Political Practice of Human Rights was born.

Focusing on three countries in which I have done in-depth fieldwork – Kosovo, Sierra Leone and Sri Lanka – I sought to examine the extent to which human rights produced oppressive or empowering processes and outcomes.

What I found was a

complex story of human rights that is far more interesting and less black and white than either the advocates or critics of human right do justice to. For example, I found in Kosovo that the creation of a divide between entrenched 'ethnic hatred' of local populations and the rights-respecting 'international community' silenced the voices of many Kosovars who did present alternatives to the violent rhetoric of ethnonationalist leaders. As a result of the prejudices of international actors, they ignored the realities of inter-communal relationships and instead gave power and position to

the leaders who were the

making

the

self-fulfilling

Leone

divisive

most

In

conflict a

Sierra

prophesy.

asserted 'women's rights' agenda of the international war crimes court in fact produced conservative discourses on both gender and culture. At the same time, local women were ingenious in their use of the language of human rights as a tool to push for change. By what I have called 'strategically misunderstanding' what the international court actually ruled they have been able to use the legal rulings to assist them fight against oppressive marriage practices within their communities.

Finally, in the case of Sri Lanka I have witnessed the ways in which human rights are often treated as the preserve of 'educated civil society' while local cultural practices of more marginal, less educated or socially powerful groups are treated as part of the problem. Yet through my engagements with community activists in Batticaloa for example, I have had my eyes opened to the ways in which local and traditional rituals practices are in fact used by people who otherwise don't have much of a voice

to debate issues of justice, fairness. equality and dignity. This has led me to think that the question isn't so much whether human rights are a good or bad thing but how we understand human rights practices: what we see or don't see and how we understand human rights to relate to issues of culture and politics.

So to conclude I see three ways in which the radical potential of human rights might be better harnessed. First through a revisiting of the culture versus rights divide; second by seeing law as something that exists beyond formal legal institutions; and third by recognizing the difference be drawn between 'governance' models of politics (ie institutions) and politics as everyday practices of resistance. Let me say a brief word about each.

The biggest problem I see with the way culture is currently debated relation to human rights is the treatment of culture as something fixed and apolitical (and human rights as something equally fixed and acultural). Human rights are then seen value, belief or practice in

as either compatible or incompatible with culture, something to be introduced in place of culture, adapted out of respect for culture or rejected in the name of culture. In fact what human rights debates open up is a for possibility us to recognize the ways in which culture is in fact extremely internally diverse and often contradictory. The decision assert this representation our culture' as opposed to that is not a straightforward and value neutral one. It raises questions about who decides what version of culture is authentic, what power relations are involved and what processes there exist for differing reconciling accounts of what valuable to a community or group. It also requires us to recognize that culture is constantly changing and the decision to assert a particular value or practice as worthy of maintenance is a political one. It is a decision that cannot be judged to be correct or incorrect but rather involves a process of deliberation in which the

question must be tested against other competing claims and interests. At the same time, we cannot assume that human rights have a fixed content either. What they mean will depend on who is invoking them and in what context. We therefore need to create spaces within which debate about the content and significance of both culture and rights can occur.

I also want to argue that the life of human rights law extends far beyond what lawyers, courts, judges or law-makers think and say. Some of the most powerful uses of human rights law I have documented are in fact uses that ordinary people have made: at checkpoints, talking to LTTE cadres, police chiefs, officers. village powerful community members. These uses are less certain, not always successful and not always particularly 'accurate' reflections of the law but they are no less powerful as a result. On the contrary they show that human rights law does mean something even in a world legal where law and institutions are elitist,

exclusive or inaccessible. This leads me to argue that those of us working in the field of human rights do not need to turn away from the law but rather work with communities and disadvantaged individuals to find ways to be more strategic and less literal in our uses of it.

Finally, find the distinction drawn by French political theorist Jacques Rancière between governance ('la police') and politics ('la politique') very helpful in thinking about the potential of human rights. It is undoubtedly the case that much of what happens currently in the name of human rights the takes form of 'governance' which in experts and institutions dominate and the disadvantaged marginalized remain in the passive position of needing to 'be saved'. However I have also found in my case studies that alongside this conservative form human rights politics there is another less noticed but equally present form. In this version of human rights politics it is those who have been denied access to political or other

forms of power who seek make claims for themselves. political as agents. The task for those of us working in the field of human rights is therefore to think about how we can better support this form of human rights practice. The aim as I see it is not to achieve consensus about correct version the human rights. On the contrary it is to facilitate practices of debate and disagreement. By being

willing to open up the possibility that your and interpretation my interpretation of human rights (and culture for that matter) are equally worthy of discussion we pave the way for a type of radical equality that is the first step towards achieving the empowerment human rights claims to offer. This cannot be a gesture in which the loudest get to dominate. Rather the must be emphasis on

providing the maximum space for those least often speak for heard to themselves. It is also not about romanticizing this engagement: we should maintain the possibility for critique. But we should not assume the prior correctness of any position nor rule out the possibility human that rights consciousness and practices may well exist in spaces completely foreign to the traditional human

rights community: religious ritual or village cultural performance as much as the courtroom or UN. Moreover engaging in this way we may find that the critique is as much of ourselves (the human rights community) and the unspoken assumptions contained within dominant articulations of human rights as it is of alternate cultural practices languages of justice.







### **Proposal Writing Workshop for CSHR Staff**



CSHR held a successful session on Proposal Writing for its staff on 22 October at CSHR The workshop was facilitated by Mr Gehan Gunatilleke,
Attorney at Law and
Consultant, Master of
Human Rights and
Democratisation (MHRD).

programme.

Mr Gunatilleke has
significant experience in
proposal writing. The
workshop covered

proposal writing and proposal development using latest techniques and models.

### **Information of Ongoing Projects**

## "Project on Youth Empowerment" at the Watareka Youth Rehabilitation Centre

A counselling session for thirty eight youth offenders under the Youth Empowerment project, funded by USAID was conducted on 4<sup>th</sup> and 5<sup>th</sup> December at the Youth Rehabilitation Centre, Watareka. Two Counsellors

and CSHR Staff participated in this programme.

A programme on Stress Management, Non-violent Communication and Music Therapy sessions will be held on 18<sup>th</sup> and 19<sup>th</sup> December at Watareka Youth Rehabilitation Centre.



### **Information of Ongoing Projects**

### AiRD Project

Two workshops were successfully conducted for selected participants of two Advanced Training Programmes (ATPs) titled, The Law and the Citizen and Women's and Children's Rights, conducted by CSHR under the All-inclusive Reconciliation and Development project (AiRD) in Eastern Sri

Lanka. Persons who completed the ATPs will be appointed as Referral Coordinators of the Referral Desks to be established in Seruvila and Verugal Divisional Secretariat (DS) Divisions under the said project. These Referral Desks will work as centres for communities that need

links with local government administration and civil society organisations. Workshops were conducted in Tamil from 7-8 November and in Sinhala from 28-29 November respectively. Ms Vasuki Jayashanker and Mr Karunenthira **Jothirajah** were the resource persons for the Tamil medium workshop, whilst Ms Wasantha Seneviratne, Ms. Udani Gammanpila and Mr. Vidura Munasinghe were the resource persons for the Sinhala medium workshop.

This programme is conducted in collaboration with World Vision and is funded by EU.







### **Information of Ongoing Projects**

### Follow up of the Interactive Consultations with Government Officers including Military at the Decision-making Level on Economic, Social and Cultural Rights of Women in a Post-conflict Context-Focus Project

CSHR conducted Interactive Consultation with Government officials including Military at the decision making level, on Economic. Social Cultural Rights of Women in a Post-conflict Context in November and December 2014 in Northern and Eastern provinces and Anuradhapura and Puttlam districts. Subsequently, a Follow-up discussion was carried out in November

and December 2015 in Anuradhapura and Trincomalee respectively. The objective was to learn how participants had used the knowledge gained from Interactive Consultation in carrying out their duties.

The follow-up programmes were carried out in Sinhala and Tamil. The Follow-up programme in Sinhala was facilitated by Ms Wasantha Seneviratne, Head, Public

International Law, Faculty of Law, University Deputy Director of CSHR. of Law, The Follow-up programme Colombo.

in Tamil was facilitated by Mr A Sarveswaran, Senior of Colombo and Acting Lecturer from the Faculty University of



### Two Day Residentail Intensive Programme on Women's Right to Participation

CSHR organised a *Two Day* capacitate the target group Residential Advanced Training Programme on Women and of from the Northern and Eastern Provinces and from Anuradhpura and Puttlam Districts on 12th and 13<sup>th</sup> December in Trincomalee. The aim of this Intensive

was

Programme

Intensive with knowledge and skills Programme for Selected on Women's Participation ATP Participants (those Right in Peacebuilding and who had completed the Decisionmaking in a Postconflict Context. First day the programme Peacebuilding in 2012 and consisted of sessions on 2013 conducted by CSHR) providing knowledg on the respective topics sharing experiences and best practices of the subject area among participants. On the second day of the programme, participants were taken on to a field visit to a conflict-

affected village in Trincomalee district. During the field visit, opportunity identify to socio-economic issues faced by conflict-aaffected rights.

women in that particular In village. addition. partcipants were able to participants received an empower those women on their socio-economic rights and advocating for these



### **Information of Ongoing Projects**

## Dialogue on United Nations Security Council Resolution (UNSCR) 1325 and Women in Sri Lanka: Moving towards a Better Tomorrow with Lessons Learnt from Yesterday

On 8th December, CSHR conducted a Dialogue on UNSCR 1325 and Women in Sri Lanka at the Grand Oriental Hotel, Colombo titled, Moving towards a Better **Tomorrow** with Lessons Learnt from *Yesterday* under the Project titled Women, UNSCR 1325 and Economic, Social and Cultural Rights.

The objectives of the Dialogue were to provide the university community an opportunity to explore and be sensitised on the ground issues that women face in conflict affected

areas in a post-conflict context, to provide platform for civil society working with women in conflict affected areas to their share experience from the ground with the university community, to motivate the university community to identify gaps in State and non-state contribution towards women's involvement in peacebuilding,

participation in decision making and socio economic empowerment in a postconflict context. (towards enabling academia to contribute to address the above-mentioned gaps through research and syllabi revision) and to build a network between academia and civil society. The Dialogue consisted of sessions on Recognising the Role of Women in **Building Peace, Importance** of Women's Participation in Decision-making in the Reconstruction and Nationbuilding Process and **Empowering** Conflict-Affected Women in their Socio-economic Development.

The audience comprised

academics from universities from conflictaffected areas and universities that are offering presently academic programmes on peace, conflict resolution and human rights and civil and individuals society working with conflictaffected women. Welcome speech delivered by Professor Radhika Kumaraswamy.

This project is funded by Fokus.







### The Right to Work: women, men and gendered labour

#### Tehani Arivaratne - MHRD Student

It is no secret that the Sri Lankan economy is being carried on the backs of women, not just those who engage in low paid. insecure, informal sector work, but those who create the enabling environment for others to work - the mothers. grandmothers, sisters, unmarried daughters who do the bulk of the care work - the cooking, cleaning, child care, elder care - only to be classified as "unemployed" the labour force gender statistics. This division of labour and larger gender discrimination runs deep through our society. propped up by the archaic notions that women are biologically more suited to bring up children, more capable of house work, and better at managing household finances. It also leads to an instrumental view of a woman - a tool which nurtures protects children, provides direct access to sex for the husband, and maintains the harmony of the household. Within this pretty picture, the woman as an individual with rights, dignity, ambition, dreams and needs of her own, is ignored.

Female employment and what constitutes as "work" is a contentious topic, particularly when contrasting the feminist

perspective with a normative perspective. While employment for and of women has increased over the years, a large percentage are considered out of the workforce or economically

inactive.Within these numbers are larger issues of gendered labour, valuing the care economy, and structural and institutional barriers to women's employment which need to explored. For the purpose of this article, I will focus on migrant women and a particular institutional barrier place to restrict their employment movement. and income.

The Family Background Report

Female migration foreign employment, which hit historic highs in the 1990s has been decreasing through the 2000s and is now at 40.3% of total employment foreign migration1. Unskilled level jobs and housemaid jobs are the two categories with the highest number of female migrants.1 Approximately 88% of women migrants are employed as housemaids, the majority of whom are working in Middle Eastern countries.1 Relatedly, approximately 60% of the USD 4.1 billion remittance inflows to Sri Lanka are from the Middle East<sup>1</sup>. significant percentage of which are remittances from housemaids.

Within this framework, the Lanka government, directly and indirectly, has limiting movement of women for employment<sup>1</sup>. One of the particularly insidious ways it does this is through the Family Background Report, a report to be filed by a Development Officer recommending prospective migrant women for employment. The latest circular by the Ministry of Foreign Employment, Iune issued 2015. in explicitly states "mothers with children less than 5 years of age should not be recommended for migration.

mothers Further, with children over 5 years of age should only be recommended if the safety children can be assured."1 It also states "Mothers with disabled children should not be recommended for foreign employment". While these restrictions have already been in place for some years for women migrating as housemaids, the latest circular expands include criteria all for women migrating employment. Nowhere in the circular by the Ministry is the word 'father' even mentioned, rendering completely invisible their duties and responsibilities towards their children.

Restrictions such as these are derived partly from patriarchal gender roles which position mothers as caregivers and fathers as breadwinners the 'woman's place is in the home'; and partly from efforts to link increasing reported rates of child abuse and neglect to the absence of mothers - the *'missing* mothers' phenomenon. As migrant women, by definition, are not in their homes, they are an easy scapegoat upon which to lay the blame of child abuse, ignoring the actual perpetrators of the crime, or the State's role in preventing and prosecuting these crimes, and in ensuring the overall wellbeing of children

The Sri Lankan government, in violation of the constitution, which holds for both nondiscrimination by sex (Article 12) and the freedom of every citizen to engage in any lawful (Art. occupation 14.1), through this circular, perpetuates these gendered stereotypes by placing the responsibility of children's upbringing, care and protection solely on the shoulders of women.

The role of the State The response of the State over concern the physical and emotional wellbeing of children, has been to unfairly restrict the mobility of women and violate their right to employment. 66% of the job offers for housemaids is unutilized1 for which at least one explanation is that, for the reasons above, the government is actively preventing women from employment opportunities abroad. This is a violation of their right to engage in employment of their choosing, which in this case, often provides a higher pay than they can receive in Sri Lanka: money which is most often used for children's education.

and

the

in

healthcare

improvements

family's living standards.

It is also discriminating against a particular class of women, many of whom face economic vulnerability and have little to no bargaining power, in their family, community or with the State.Migration and foreign employment often these women opportunities they may never have - increased and wages economic stability, the chance to move out of poverty, to escape domestic violence, purchasing power, the freedom associated with travel the and experience new countries. In these cases. the State has an increased responsibility to protect the rights of the most marginalised, and perpetuate and replicate restrictions women face in their homes communities.

and FBR related policies also overlook the State's role in ensuring the wellbeing of children and in implementing the law and taking action when it is violated. Massive delays in prosecuting perpetrators (upto 6 years)1, lack of infrastructure and trained staff to handle cases of child abuse. lack of knowledge and information what on constitutes child abuse families. communities and schools, lack of institutional and community support systems for parents who leave for foreign employment, all contribute to the atmosphere for this violence to take place.

Most of all, the State has a responsibility to refrain from violating the rights of its citizens, to create a safe environment for all citizens to exercise their rights freely and safely, and to intervene when these rights are violated by others.

Missing fathers and the responsibility of men Given that the family is considered the most important unit in our society. and many government policies are created on this foundation, why the does State continually ignore the role a man plays in his family, and in the nurture, care safety of and his children? As the number of men migrating employment increases, is the State concerned about how the absence of fathers impact children? Government policy often invisibilizes fathers, delegating to men the role of income earner, and stripping them of their identity as fathers, and the joys, duties and responsibilities associated with it. I would posit, in fact, that it is the fathers who appear to be missing missing from the family, government policy, from society. Do fathers, in a holistic sense of the word, exist in Sri Lankan society?

If the FBR is partly a response to increasing abuse and unsafe conditions for children, is it addressing the kev is auestion who committing the abuse? Studies and news reports overwhelmingly show that the perpetrators are male, and in a majority of the known cases, to victims.1 However, it seems to be the unstated rule, here. and in violence against women children at large, that 'men will be men'; that they are not to be held responsible for their acts, and that women need to protect themselves and their against children these inevitable acts. By downplaying the role of men in perpetrating violence. the State gives indirectly them. permission to continue committing violence. In fact, a CARE study on masculinities  $(2013)^1$ found high levels of sexual entitlement and impunity drivers for sexual committed violence men.

Curtailing the movement of women is nothing new, and is a tactic employed by men and the State (considered by many to bea patriarchal institution) for eons, to restrict women's sexual, reproductive and economic freedoms. Money, mobility and independence all give power. women endangers the control men have and routinely enforce over women. This step, by the Government of Sri Lanka, is yet another one of the many ways in which women are systematically discriminated oppressed in our society

Footnotes.

<sup>1</sup>Economics and Social Statistics of Sri Lanka 2014, CBSL, Table 3.13 <sup>2</sup> Ibid Table 3.15 <sup>3</sup>Migration profile 13-14 <sup>4</sup>Ibid, pg 33 <sup>5</sup>http://archives.dailynews. lk/2007/03/09/pol10.asp <sup>6</sup>Ministry of Foreign Ministerial Employment, Circular 2015/1 <sup>7</sup>Migration Profile Sri Lanka, Ministry of Foreign **Employment Promotion** and Welfare, pg 34 8http://www.irinnews.org /fr/report/96361/srilanka-child-abuse-casesstalled

<sup>9</sup>http://www.thesundaylea der.lk/2009/10/31/shocki ng-child-abuse-stats/

This article first appeared in: https://srilanka16days.wo rdpress.com/2015/11/27/the-right-to-work-womenmen-and-gendered-labour-by-tehani-ariyaratne/

### මූලධර්මවාදයඃ ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුමක්ද? ශිෂ්ඨාචාරය ඇතුලත ගැටුමක්ද?

### විදුර පුභාත් මුණසිංහ වහාපෘති සම්බන්ධීකාරක, මානව හිමිකම් අධායන කේන්දුය

#### පෙරවදන

සිරියාව වැනි මැද පෙරදිග අපගේ සමහර රටවල කිුියාත්මක ISIS කොටස්කරුවන් දකින්නට ලබෙන බෙහෙවින්ම දමන ආකාරය යි. තවත් ද එය අදාල කළ හැකිය. පුවෘත්තියක ඔවුන්ගේ ගුහණයෙන් මිදී පැන ආ දැරියක් ඔවුන් විසින් පාලනය වරෙක මා හමුවීමට පැමිණි මගේ හා ගැහැණු දරුවන් ලිංගික ආකාරය විස්තර අන්තර්ජාලය සංසරණය වන තවත් එක් හා කලාකෘතීන් ඔවුන්ගේ කුළුගෙඩි පහරින් බිඳ හෙලන යැයි ශිෂ්ඨත්වය සම්මතයන්ට ඔබ්බෙන් වූ අපට ලෙස විභාගකර බැලිය යුත්තක් පුකාශයට අර්ථයට නංවාගත නොහැකි කිුියාකාරකම්ය. ජීවිතවල පදනම වන්නේ යැයි අප විශ්වාස කරන සදාචාර ධර්මතාවන් මෙතරම් ති්රශ්චීන ලෙස උල්ලංඝනය කරන ලෝකයක් හමුවේ දිගහැරෙමින් පවතින්නේ කෙසේද? මෙය අප වටහා ගන්නේ කෙසේද?

මේ පැනයට මීට දශක කිහිපයක සිට ඉදිරිපත්වන එක්තරා ජනපුය හා පහසු පිලිතුරක් ඇත. එනම් මේ වූ ජීවත්වන කලි අප ශිෂ්ඨාචාරයට වඩා වෙනස් ධර්මතාවයන් මත නිර්මාණය ශිෂ්ඨාචාරගත පිරිසකගේ කියාකාරකම්ය යන්නය. ඇත්තෙන්ම මෙය

වැනි අය නොවන බව දැන අතර ගැටුමක් ලෙස අප වටහා මෑත කාලීනව ඉරාකය හා ගැනීමම අස්වැසිල්ලකි. ඔවුන් ගන්නේ ඇයි? එකී අර්ථකථනය සටන්කාමීන්ගේ කුියාකලාපය අශිෂ්ඨයින් වන බැවින් එය අපගේ වුවමනාවන් හා ඓතිහාසික පිලිබඳව අපට අසන්නට ශිෂ්ඨාචාරය අර්බුධයට නොයවයි. තත්වයන් මොනවාද? එවැනි පුවෘත්ති අනෙක් අතින් එකී ඉස්ලාම් අර්ථ නිරූපනයක් පිලිගැනීම අප ශිෂ්ඨාචාරයට විරුද්ධ ආස්ථානයක විසින් අපට අත්කර දෙන වාසි/ වික්ෂිප්තභාවයට පත්කරයි. එකි අපව පිහිටුවා ගැනීමට ඉඩ හසර අවාසි මොනවාද? මේ ලිවීම සමහර වීඩියෝවන්හි දැක්වෙන විවර කරවයි. දැන් අපේ අසල්වැසි උත්සාහ කරන්නේ ඒ පිලිබඳව දේ අප ශිෂ්ඨත්වය යැයි මුසල්මානුවාද එකී පිටස්තර වන සංවාදයක් සඳහා කිසියම් විශ්වාස කරන බොහොමයක් ශිෂ්ඨාචාරයේ කොටස්කරුවෙකි. දායකත්වයක් සැපයීමටය මතිමතාත්රයන් අභියෝගයට ඉතින් අප සමාජයේ බහුතරයක් ලක්කරයි. වරක අප දකින්නේ පුකාශිතව හෝ අපුකාශිතව දරා ඔවුන්ගේ ගුහණයට හසුවූ සිටින්නා වූ මුස්ලිම් විරෝධය හා පිරිමින් විශාල ගණනාවක් මුස්ලිම්වරුන්ගේ පුශ්ණය ලෙස පේලියට තබා ගෙල කපා මරා ඔවුන් හඳුන්වන දේ සම්බන්ධයෙන්

කරන පුදේශයන්හි කාන්තාවන් පැරණි මිතුයකු කියා සිටියේ මේ පුශ්ණයට නම් ."මොනව හරි Affairs' සඟරාව සඳහා ලියන වහලුන් ලෙස යොදාගනු ලැබූ කරන්න ඕන" යනුවෙනි (අළුක්ගමදී ලද කරයි. කරන ලද්දේද ඔහු කියූ පරිදි එවැනි ඔස්සේ කළයුතුව තිබූවක් වියහැක). මේ අනුව බලන විට මැද පෙරදිග ISIS ලෙස වැඩිදියුණුකොට 1996 දී වීඩියෝවක දැක්වෙන්නේ අනුව බලන වට මැදි පෙටදිග ISIS ලෙස වැඩිදියුණුකොට 1996 දී මොසුල් හි ඉපැරණි නටබුන් ලදුරු එළිසුන්තු අන්වාම සංඛ්ය මායයට පත්කරනු ලැබිනි. දොර එලිපත්ත දක්වාම පැමිණ ඔහු සිය ලිපිය ආරම්භ තිබේ. දැන් එය අපගේ පුශ්ණයක් කරන්නේ ලෝක දේශපාලනය දාකාරයයි. මේ සියල්ල අප ලක්දැකි ලැකීම සිට වට වර්ගන් නව අදියරක් කරා පිවිස ඇති' සලකන දියා දියා දැරට විසා බරපතල බව පවසමිනි. ඔහු මේ

සැනසිලිදායක පිලිතුරකි. ඔවුන් අප නොවන්නේද? මෙය ශිෂ්ඨාචාර ශිෂ්ඨත්වයේ කාගේ නිෂ්පාදනයක්ද? නොවන පසුපස ඇති දේශපාලනික

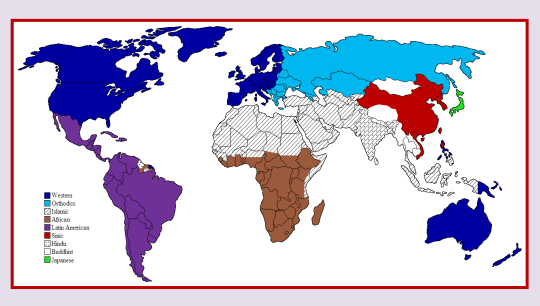
#### ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම

ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම පිලිබඳ මුල්වරට අදහස ඉදිරිපත් කෙරුනේ 1993 දී සැමුවෙල් හන්ටිංග්ටන් විසින් 'Foreign "The Clash of Civilizations?" නම් ලපියෙනි. පසුව ඔහු විසින් එය පොතක් පත්කිරීම

සිදුකරන්නේ ශීත අවසන් වූ සන්දර්භයක ය. 1991 දී ඔහුගේම ශිෂායකුවූ ෆැන්සිස් ෆුකුයාමා සිය The End of History and the Last Man කෘතිය පළකරමින් ඉතිහාසය අවසන් බව පුකාශයට පත්කොට තිබිනි. ශීත යුද්ධය පැවැති කාළයේ ලෝකයේ ගැටුම් පුධානකොටම පැවතියේ දුෘෂ්ඨිවාදී බල කඳවුරු දෙක අතර ය. හන්ටිංග්ටන් සිය ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම පිලිබඳ තිසීසය ඉදිරිපත් කරන්නේ මෙකී ගැටුම අවසානයකට පත්වූ සන්දර්භකය. ඔහු මෙසේ

**ී**මේ නව ලෝකයේ ගැටුමේ මූලික මූලාශුය දුෘෂ්ඨිවාදී ිහෝ ආර්ථිකම්ය වූවක් නොවේය යන්න මගේ උපනාහසය යි. (මේ යුගයේ) මිනිස් වර්ගයා අතර බලවත් බෙදීම් ඇති කරන්නේත්, ගැටුම්වල පුධාන මූලාශුය වන්නේත් සංස්කෘතිය යි... ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම ලෝක දේශපාලනයේ පුමුඛිතම වනු සාධකය (හන්ටිංග්ටන් 1993: 22)<sup>1</sup>

ලෝකය ශිෂ්ඨාචාර නවයකට බෙදා දක්වයි.



මේ ගොඩනඟන තිසීසයට අනුව සියලුම බටහිර රටවල් මේ කිුස්තියානි අතීත උරුමය, නූතනත්වය, පුබුද්ධත්වය, කාර්මීකරණය හා ඓහිකත්වය නියෝජනය කරයි. ශිෂ්ඨාචාර අතර බලවත්ම ගැටුම ඇතිවන්නේ එකී ගුණාංගයන් දරා සිටින්නා වූ හා එහි ආරක්ෂකයා වූ බටහිර ශිෂ්ටාචාරය හා ඉස්ලාම් ශිෂ්ඨාචාරය අතර නම් සියලුම ඉස්ලාම් රටවල් බටහිර රටවල් දරා සිටින බටහිර වටිනාකම්හි පරස්පරය නියෝජනය කරන්නේ යැයි උපකල්පනය කිරීමට සිදුවේ. මේ තිසීසයට අනුව මා ආරම්භයේදී සඳහන් කළ හිස් ගසා දැමීම, කාන්තාවන් ලිංගික වහලුන් බවට පත්කර ගැනීම, තම ඇදහිල්ලට පිටත කලාකෘති හා ඓතිහාසික උරුමයන් විතාශකොට දැමීම ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම යන සංකල්පගත කිරීම තුල පිහිටුවාලිය හැකි වේ. නමුත් මේ සංකල්පගත කිරීම තුල ඇති දේශපාලිනය අප විසින් බැහැර කළ යුතු නොවේ.

### ඉවර නොවන ශීත යුද්ධයක්

හන්ටිංග්ටන්ගේ තිසීසය අයත් වන්නේ ශීත යුද්ධය අවසානයත් සමඟ ගොඩනැගෙන නව ලෝක දේශපාලනය තුල ගැටුම්වල ස්වභාවය කවරාකාර වේද යන ගැටළුවට විවිධ අයවළුන් විසින් ලබාදුන් පිලිතුරු අතරටය. මේ වූ කලි ඉවර නොවන ශීත යුද්ධයක් විශ්වාස කල ලෝකයක් එය අවසන තවත් එවැනි ඉවර නොවන ගැටුමක් පිලිබඳව සංකල්පගත කිරීමට දරන ලද උත්සාහයකි. එඩ්වඩ් සයිද් දකින ආකාරයට මේ වූ කලි දෘෂ්ඨීවාදී යුද්ධය අවසානයේ බටහිර විසින් ශීත යුද්ධය පුරා නඩත්තු කළ බටහිර උත්තරීතරබව නැවත වෙනස් ආකාරයකින් ස්ථාපිත කරනු පිණිස වෙනත් මානයක ගැටුමක් සංකල්පගත කිරීමකි $^1$ . එතුලින් නැවත බටහිර

උත්තරීතර බව සාධනය කිරීමට අවකාශයක් ලැබෙන අතර බටහිර දේශපාලනික කුියාන්විතයන් සාධාරණීකරණය කිරීමේ හැකියාවක් නැවත වරක් හිමිවේ. එය තවදුරටත් තහවුරුවන්නේ හන්ටිංග්ටන්ගේ තිසීසය අවසානයේ ඔහු විසින් බටහිර උත්තරීතරබව රැකගනු පිණිස බටහිර විසින් අනුගමනය කළයුතු දේශපාලනික උපායමාර්ග පිලිබඳ උපදෙස් දෙන බැවිනි.

ස්වකීය ඔවුන්ද ···· සාම්පුදායික සංස්කෘතීන් හා වටිනාකම් සමඟ නූතනත්වය ගලපා ගැනීමට උත්සාහ දරනු ඇත. බටහිරට සාපේක්ෂව ඔවුන්ගේ ආර්ථික හා මිලිටරි හැකියාවන් වර්ධනය වනු ඇත. එබැවින් ස්වකීය බල වාහපෘතීන් බටහිර හා සමපාත වන්නා වූ නමුත්, සිය වඩා වටිනාකම් බටහිරට බෙහෙවින්ම වෙනස් වන්නා වූ බටහිර නොවන නූතන ශිෂ්ඨාචාරයන් හා එක්ව කටයුතු කිරීමට බටහිරට සිදුවනු ඇත. මේ හේතුවෙන් ශිෂ්ඨාචාරයන් සම්බන්ධයෙන් වන සිය අභිරුචීන් සුරක්ෂිත කරගනු පිණිස බටහිර විසින් සිය ආර්ථික හා මිලිටරි බලය පවත්වාගෙන යා යුතු වේ" (හන්ටිංග්ටන් 1993: 49)¹

එඩ්වර්ඩ් සයිද්ට අනුව මේ යෝජනා කරන්නේ වෙනත් ආකාරයකින් ශීත යුද්ධය නැවත පවත්වාගෙන යාමටය. එතුලින් ශීත යුද්ධ සමයේ මෙන්ම බටහිර විසින් සිදුකෙරන සියළු මැදිහත්වීම්, බලපෑම් කිරීම් හා යහපතෙහි ගැලවුම්කරුවා ලෙස බටහිර පෙනී සිටීම යුක්ති සහගත කෙරෙනු ඇත.

හන්ටිංග්ටන් සංකල්පගත කරන බටහිර සහ සැබෑ ලෙසම පවතින බටහිර අතර විශාල පරතරයක් ඇත. ඔහු බටහිර ශිෂ්ඨාචාරයට අයත් ලෙස සලකන භූ දේශපාලනික අස්තිතෳයන් තුල සැලකිය යුතු ඉස්ලාම් සංස්කෘතියක්

මධාාම යුරෝපය බටහිර ශිෂ්ඨාචාරයට අයත් කලාපයක් ලෙස වර්ගීකරණය කරන විට ජර්මනියේ විශාල තුර්කි හා පාකිස්ථානු ජනගහනය, පුංශයේ විශාල උතුරු අපිකානු ජනගහනය, ස්වීඩනයේ හෝ ස්විට්සර්ලන්තයේ මුස්ලිම් ජනගහනයන් නොතකා හරියි. අනෙක් අතට බටහිර පුබුද්ධ, කුිස්තියානි ශිෂ්ඨාචාරයේ කේන්දුයේ පිහිටි රටවල් සිදුකර ඇති එකී කිසිසේත් ශිෂ්ඨත්වයට නොගැලපෙන කිුයාවන් ඔහු නොතකා හරියි. මේ පිලිබඳව සාකච්ඡා කරන තලාල් අසාද් කියා සිටින්නේ යුරෝපා සංගමයට තුර්කිය ඇතුලත් කරගැනීම පිලිබඳ සංවාදයේදී ඉදිරිපත් කෙරෙන තර්කයම යුරෝපීය රටවල් සම්බන්ධයෙන් අදාල නොකරන බවයි. එනම්, සිය මූලයන් ආසියානු වන තුර්කීන් යුරෝපයට ඇතුලත් කරගැනීමෙන් යුරෝපියානුභාවය දියකර හරිනු ඇතැයි කියන විට දෙවන ලෝක යුද්ධයේ මහා වර්ග සංහාරය සිදු කළ නාසීන්ගේ රට වූ ජර්මනිය යුරෝපය තුල සිටීම එහි යුරෝපියානුභාවයට ගැටළුවක් ලෙස නොසැලකෙයි (අසාද් 2003: 161-2). අනෙක් අතට නාසීන් විසින් යුරෝපය තුල මහා යුදෙව් සංහාරය කරන විට එය ආර්ය හා යුදෙව් ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුමක් ලෙස කවරකු විසින් හෝ සූතුගත කරනු නොලැබින. එය තේරුම්ගනු ලැබුයේ බටහිර ශිෂ්ඨාචාරය ඇතුලත ගැටළුවක්, නූතනත්ව ගැටළුවක්, පුබුද්ධත්ව ගැටළුවක් ලෙසිනි. සිය අපිකානු හා මැද පෙරදිග යටත් විජිතයන්හි බටහිර රටවල් විසින් සිදුකළ මහා ජන සංහාරයන් ඔවුන්ව බටහිර ශිෂ්ඨත්වයට ඇතුලත් කරගැනීමට ගැටළුවක් නොවෙද්දී තුර්කිය ආමේනියාවේ සිදුකළ

අන්තර්ගත වේ. උදාහරණයක්

ලෙස ඔහු විසින් බටහිර හා

සංහාරයන් ඔවුන් යුරෝපයට එක්කර ගැනීමේදී ඔවුන්ගේ යුරෝපීයභාවය පුශ්ණ කිරීමට හේතුවක් ව ඇත. මේ අනුව පෙනී යන්නේ මෙම බටහිර, මුස්ලිම් හෝ වෙනත් ශිෂ්ඨාචාරයන් ලෙස වන ඉදිරිපත් කිරීම් පැහැදිලි දේශපාලනික වර්ගීකරණයන් වන බවයි.

#### වර්ගීකරණය අහිංසක කිුයාවලියක් නොවේ

අප හොඳින්ම දන්නා පරිදි හන්ටිංග්ටන් විසින් ශිෂ්ඨාචාර ලෙස ඒකාකෘතිගතකොට ඇති වර්ගීකරණයකොට කලාපයන්හි කෙතරම් විවිධත්වයන්, සංකීර්ණතාවයන් හා විභේදනයන් පවතී්ද? බර්ලිනයේ, ඩර්බන්හි ඉහා ඔස්ලෝවේ අතිමහත් ජන සහභාගීත්වයකින් යුතුව පවත්වනු ලබන හින්දු හෝ ඉස්ලාම් ආගමික උත්සව හා පෙරහැර ගැන කීමට ඇත්තේ කුමක්ද? බටහිර ශිෂ්ඨාචාරයට අයත් යැයි කියන මධායෙම යුරෝපීය රටවල් (හංගේරියාව, චෙක් සමූහාණ්ඩුව, පෝලන්තය හා කොඒෂියාව) ඒ රටවල යුරෝපියානුභාවය පුශ්ණ කරමින් පරිවාරයට ඇද දමා ඇත්තේ සංස්කෘතික කාරණයක් නිසාවෙන්ද? මුළුමනින්ම ඉස්ලාමයේ වඩාත් ආධාාත්මික රූපාකාරයක් වන සූෆි ඉස්ලාමය අද බටහිර විසින් ඒකාකෘතිගතකොට ඇති ඉස්ලාමයට වඩා බෞද්ධ සමීප යැයි දර්ශනයට තර්ක කළ කෙතෙකුට නොහැකිද?

අප පිලිබඳවම හන්ටිංග්ටන්ගේ වර්ගීකරණයෙන් උදාහරණයක් ගතහොත් එය කෙතරම් යථාර්ථවාදී නොවන්නක් දැයි මොනවට පිලිබිඹු වේ. ඔහු ශුි ලංකාව තබන්නේ බෞද්ධ ශිෂ්ඨාචාරය නමැති වර්ගීකරණය තුලය. ඔහු ඊට ඇතුලත් කරන සෙසු රටවල් වන්නේ භූතානය, කාම්බෝජය, මියැන්මාරය, මොංගෝලියාව සහ තායිලන්තය යි. ශුී ලංකාව එක් අතෙකින් ඉන්දියාවට වඩාත් සමීප වන අතර තවත් අතකින් බටහිරට වඩාත් සමීප

වෙයි. එය මොංගෝලියාව හෝ භූතානය සමඟ බෙදාහදා ගන්නා සංස්කෘතිකමය පොදු බවක් ඇත්නම් එය අතිශයින්ම සුළුතර කාරණාවන් කිහිපයක් \_ සම්බන්ධයෙන් පමණක්ම විය

මේ අනුව ඉස්ලාමය වෙනම

ශිෂ්ඨාචාරයක් ලෙස ඒකාකෘති

ගතකොට එය බටහිර සමඟ ශිෂ්ඨාචාර ගැටුමක තිරත වන බවට ගොඩනඟන තිසීසය කෙතරම් දූර්වල එකක්ද යන්න බටහිර පැහැදිලිය. එය ශාස්තුාලීය සංවාදයන් තුලදී අනවරත විවේචනයන්ට ලක්ව ඇත. එමෙන්ම කිසිදු පිලිගත් බටහිර ජනමාධාෳයක් සෘජුවම වර්තමාන ISIS හෝ වෙනත් ඉස්ලාමීය මූලධර්මවාදයක් ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුමක් ලෙස විවෘතව පුකාශයට පත්කරන්නේ නැත. නමුත් හන්ටිංග්ටන් යනු ඇමරිකානු එක්සත් ජනපද රාජා දෙපාර්තමේන්තු උපදේශකවරයෙකි. ඔහු වියට්නාම් යුද්ධයේදීද, ශීත යුධ කාළය හා පශ්චාත් ශීත යුධ රාජා තුලද දෙපාර්තමේනුතුවට උපායමාර්ගික උපදේශනයන් සපයා ඇත. ඔහුගේ ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම පිලිබඳ සංකල්පගත කිරීම මුල්වරට පළ වන්නේද ඇමරිකානු විදේශ පුතිපත්තිය හා ජාතෳන්තර සබඳතා පිලිබඳ සඟරාවක් වන Foreign Affairs හි ය. මේ අනුව හන්ටිංග්ටන්ගේ අදහස් පුායෝගික තලයේ තෙකරම් බලපෑම් සහගත වන්නේද යන්න සිතාගත හැක. හන්ටිංග්ටන්ගේ ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම පිලිබඳ සංකල්පය ඇකඩමියාව තුල අද වන විට දුර්වල වී ඇති නමුත් බල දේශපාලනය තුල එය ශක්තිමත් සංකල්පයකි. මැදිහත් යැයි සැලකෙන බටහිර ජනමාධා පවා සිය භාවිතාව තුල අපුකාශිතව මෙම ආකල්පයන් නිරූපනය කරයි. අනෙක් අතට මෙය ශිෂ්ඨාචාර ගැටුමක් ලෙස නිරූපනය කිරීමට ඉස්ලාම්

ඒ ඉස්ලාම් ශිෂ්ඨාචාරය යන **ඒකාකෘතිගතකිරීම** තුල අතිමහත් විවිධත්වයක් හා අභාන්තර පුතිවිරෝධතාවන්ගෙන් ගහන ඉස්ලාම් ලෝකයේ එකම නියෝජිතයන් ලෙස තමන්ව නිරූපනය කිරීමට එයින් ඔවුන්ට අවකාශය සැලසෙන බැවිනි. ශීු ලංකාවේද බටහිර විරෝධී දේශපාලන අදහස් දරන බොහෝ දෙනා මේ බටහිර උපායමාර්ගික සංකල්පගත කිරීම පිලිගෙන ඇත. උත්පුාසජනක ලෙස ඔවුන්ද මුස්ලිම්වරුන් දෙස බලන්නේ ඔවුන් නූතන විරෝධී, පුබුද්ධත්ව විරෝධී, ඓහික විරෝධී (බෙලි කපන, ළමයින් දූෂණය කරන, අධාහපනය හා කලාව පිටුදකින) ශිෂ්ඨාචාරයකට අයත් වූවන් පිරිසක්ය යන ඒකාකෘතිගත කිරීම තුලිනි.

#### ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම වෙනුවට ශිෂ්ඨාචාරය ඇතුලක ගැටුමක්

තාරික් රාමදාන් පවසන ආකාරයට ඉස්ලාමය යනු පර්යාවලෝකයන් රැසකින් යුතු අස්තිථායකි. උදාහරණයක් ලෙස අද වඩාත් ආන්දෝලනාත්මකව ඇති 'ශරියා', 'ජිහාඩ්' වැනි සංක්ලපයන් සම්බන්ධයෙන් අර්ථකථනයන් රැසක් පවතී. ශරියා යන වචනය ඇසුනු සැනින් අප වටහා ගන්නේ එය ඉස්ලාම් නීතිය ලෙසය. නමුත් රාමදාන් පවසන ආකාරයට ශරියා යන සංකල්පයේ හදවත වන්නේ සූෆි ඉස්ලාමික අධාාත්මික සම්පුදායයි. එතුල එය අර්ථ දක්වනු ලබන්නේ සමාදානය කරා යන මාර්ගය ලෙසිනි. ජිහාඩ් යනු පුද්ලිකව තමා තුලත්, පවුල තුලත්, පුජාව තුලත් මේ සමාදානය ඇතිකිරීමට ඇති බාධාව සමඟ සටන් කිරීමයි. එය ශුද්ධ වූ යුද්ධයක් පිලිබඳ වූවක් නොවේ. තමා තුලත්, තමා අවටත් සමාදානය ඇති කිරීම සඳහා සිදුකරනු ලබන ආධාාත්මික අරගලයකි. එහි ඇත්තේ මූලධර්මවාදීනුද උත්සුක වෙති. සමාදානය වෙනුවෙන් ඊට ඇති

බාධාවන්ට පුතිරෝධය දැක්වීමයි. ජිහාඩය වූ කලි මූලිකවම මිනිසා තමාවම වෙනස් කරගැනීම සඳහා වූ අභාන්තරික අරගලයකි. නමුත් අද අප දන්නේ ශරියා හා ජිහාඩය පිලිබඳ අන්තවාදීන් ඉදිරිපත් කරන අර්ථ නිරූපනය පමණි. ඒකාකෘතිගත කිරීමේ ඇති අන්තරාය එයයි.

අන්තවාදීන්ගේ අදහස් හා

කුියාවන් අද වන විට අප ඉස්ලාම් ශිෂ්ඨාචාරයටම පොදු වූවක් ලෙස පිලිගෙන ඇත්තෙමු. එය විසින් අප ලද් දන්නා බොහොමයක් අපගේ තර්ක බුද්ධියට හසු නොවන ලෙස ආවරණය කොට ඇත. ඉස්ලාම් ඇෆ්ගනිස්ථානය 70 දශකයේ මැද භාගයේදී ශීත යුද්ධයේ බල පොරයට ගොදුරු වන තෙක් ආසියාවේ වඩාත් ඓහිත හා නූතන රාජාෳයක්ව පැවැති බවත්, කාබුල් විශ්ව විදාහලයේ වෛදා පීඨයේ ශිෂායන්ගෙන් වැඩි පුතිශතයක් ඇෆ්ගන් තරුණියන් වූ බවත් අපගේ නොදැනුමක් බවට එය විසින් පත්කොට ඇත. පාකිස්ථානයේ හෝ ඉරානයේ ඉස්ලාම් අන්තවාදී දේශපාලන සංවිධානයන්ට සියයට දහයකට වඩා ඡන්ද පුමාණයක් ලබාගැනීමට කිසිදිනෙක හැකිවී නැත. ඊජිප්තුවේත්, ටියුනීසියාවේත්, සිරියාවේත්, තුර්කියේත් ආදී වශයෙන් බහුතරයක් ඉස්ලාමීය රටවල ඓහික පාලනයක් වෙනුවෙන් පෙනී සිටින පිරිස අතිබහුතරයකි. ඊජිප්තුවේ මුබාරක් පාලනය පෙරලා දැමීමට වීදි බට පිරිස් එරට පුජාතාන්තුික ජනතාව මිස අන්තවාදීන් නොවේ. කොටින්ම එය සංවිධානය කළේ පවා මුස්ලිම් සහෝදත්වයේ නායකයින් විසින් නොවේ. මේ සියල්ල අපට මඟහැරෙන්නේ ඇයි?

අබිල් බිල්ගුාමි පවසන ආකාරයට ඕනෑම සාමානා බුද්ධියක් ඇති අයෙකුට පෙනී යා යුතු කාරණයක් වන්නේ

මුස්ලිම්වරුන්ගේ මූලධර්මවාදීන් නොවන බවයි. ඔවුනු අතිශයින් සිය ආගමට භක්තිවන්තව සිටින විටදී පවා සිය ආගමික දේශනාවන් සියල්ලටම අදාල කරන පරමවාදයක එල්බ නොගනිති. සිය ආගමේ නාමයෙන් පුචණ්ඩ කිුයාවන්හි යෙදීමේ එලැඹුමක් ඔවුන් වෙතින් පළ නොවේ. සෞදි අරාබියේ හෝ ඉරානයේ පුජා පීඩක පාලක තන්තුයන් විසින් තමන් මත පනවන දෘඩ ඉස්ලාමීය දුාෂ්ඨිවාදය කෙරෙහි එරට ජනයා ආශක්තව සිටින්නේ යැයි කීමට සාක්ෂියක් නැත.

"මා දකින ආකාරයට ගැටුම ඇත්තේ මේ මුස්ලිම්වරුන් විශ්වාස කරන වටිනාකම් සහ ඔවුන්ට වඩා සුළුතරයක් වන ඉස්ලාම් අන්තවාදීන් අතරය... එබැවින් මුස්ලිම් ජනතාව අතර වන මේ ගැටුම මා දකින්නේ ඓහිකවාදීන් හා අන්තවාදීන් අතර වන ගැටුමක් ලෙසය." (බිල්ගුාමි 2011)<sup>1</sup>

බිල්ගුාමි පවසන ආකාරයට බහුතරයක් වන සාමානා මුස්ලිම්වරුන්ගේ ඉස්ලාම් යටපත්කොට අන්තවාදීන්ට හැමවිටම පුසිද්ධිය ලබාදෙනු ලැබ ඇත. පවසන ආකාරයට වර්තමානයේ ඓහිකවාදය යනු ආගමික භක්තිය ඇති හෝ නැති සියලු පුරවැසියන්ට ආගමික මූලධර්මයන් හා පරිචයන් මත පදනම් නොවූ පාලනයක් තුල සාමකාමී ලෙස ජිවත්වීම සඳහා වන එකඟත්වයක් පිලිබඳව වන දේශපාලන මූලධර්මයකි. අතිබහුතරයක් මුස්ලිම්වරු එවන් පාලනයකට කැමැත්ත පළකරති.

නමුත් බටහිර විසින් සියළු ඉස්ලාම් රටවල් ඉස්ලාම් ශිෂ්ඨාචාරයක් ලෙස එකාකෘතිගතකොට ඒවායේ සියළු ජනතාව නූතන විරෝධී, පුබුද්ධත්ව විරෝධී, ඓහික විරෝධී ආගමික මූලධර්මවාදීන් ලෙස සිතීමට අපව පොළඹවා ඇත. එඩ්වඩ් සයිද් පෙන්වා දෙන ආකාරයට එතුලින් තමන්ට පක්ෂපාත සමහර රටවල දුෂිත ඉස්ලාම්

පාලකයින් හා ඔවුන්ගේ දුර්දාන්ත රෙජීමයන් ආරක්ෂා බටහිර රටවල් කිරීමට බලපතුයක් ලබාගෙන ඇත<sup>1</sup>. ඒ ඔවුන් කියන පරිදි බටහිර ශිෂ්ඨාචාරයේ අංගයන් ලෙස ඔවුන් නම් කරන නූතනත්වයේ, පුබුද්ධත්වයේ, ඓහිකත්වයේ ආරක්ෂකයින් ලෙස මෙම පාලකයින් පෙනී සිටින බැවිනි. මේ ආකාරයට ශීත යුධ බටහිර බල වහාපෘතිය නැවත වෙනත් ආකාරයකින් ගෙන යාමට ඇමරිකා එක්සත් ජනපදය පුමුඛ බටහිර පාලකයින්ට හැකියාවක් ලැබී ඇත. ශීත යුද්ධය තුල කොමියුනිස්ට් විරෝධීන් ලෙස පෙනී සිටි තමන්ට පක්ෂපාත දූෂිත ලතින් ඇමරිකානු හා ආසියානු රටවල පාලකයින් ආරක්ෂා කළ තර්කයම යොදා ගනිමින් නූතනවාදී පාලකයින් ලෙස පෙනී සිටින ඉස්ලාම් රටවල තමන්ට පක්ෂපාත දුෂිත පාලනයක් ආරක්ෂා කිරීමට කටයුතු කරමින් පවතී.

සැබෑ ගැටුම ඇත්තේ ඉස්ලාමීය අන්තවාදීන් අතර සහ මේ මධාස්ථ නූතන, පුබුද්ධ මුස්ලිම් බහුතරය අතරය. මෙය ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුමක් නොවේ. ශිෂ්ඨාචාරය ඇතුලත ගැටුමකි. ශිෂ්ඨාචාර අතර ගැටුම යන වාහජ ආවරණය නොවන්ට එකී නිහඬ බහුතරයට මීට වඩා සහෝදරාත්මක සහයෝගයක් ලෝකයේ සෙසු කලාපයන්හි නූතනවාදී ඓහික බලවේගයන් වෙතින් ලැබෙන්නට තිබින. නමුත් ඓහික විරෝධී, නූතන විරෝධී කලාපයක්/ ශිෂ්ඨාචාරයක් ලෙස ඉස්ලාම් රටවල් වර්ගීකරණය කරනු ලැබ තිබීම විසින් එය වලකා ඇත.

අප රට තුලද බටහිර විරෝධී යැයි කියාගන්නා බහුතරයක් පිරිස විසින් වපුරමින් සිටින්නේ මේ අතාන්ත බටහිර මතවාදයම ය. එබැවින් අන්තවාදී නොවන මුස්ලිම් මිනිසාගේ ගැටළුව නොඇසී ගොස් ඇත. ඇත්ත වශයෙන්ම ගැටුම ඇත්තේ ඉස්ලාමය හා

වෙනත් කවර **හෝ** ශිෂ්ඨත්වයක් අතර නොවේ. ගැටුම ඇත්තේ මූලධර්මවාදය සහ ඓහිකත්වය අතරය. මේ ගැටුමේදී ඉස්ලාම් මෙන්ම බෞද්ධ හෝ අන් කවර හෝ ආගමික අන්තවාදියකු වැටෙන්නේ එකම කඳවුරකටය. එබැවින් මුස්ලිමුන්ට විරුද්ධව " මොනව හරි කිරීමට" කථා කරන බෞද්ධ හෝ වෙනත් කවර හෝ අන්තවාදියකුට මෙතැන කිරීමට කිසිවක් නැත. "මොනව හරි කළ යුතුව" ඇත්තේ නිහඬව සිටින සිංහල, දෙමළ හා මුස්ලිම් නූතන, පුබුද්ධ, ඓහික බහුතරය විසිනි. ශිෂ්ඨාචාරය තුල ඇත්තේ මැද පෙරදිග පමණක් නොවේ. මේ දැන්, මෙතන අප දෙපා වලට යටිනි.

#### ආශිූත පඨිත

Asad, Talal 2003, Formations of the Secular: Christianity, Islam and Modernity, Stanford University Press: California.

Bilgrami, Akeel 2011, http://wpfdc.org/blog/society/18706-identity-secularism-and-the-clash-within-civilizations, accessed on 17/04/2015.

Huntington, Samuel P. 1993, "The Clash of Civilizations?", Foreign Affairs. Summer 1993, Council for Foreign Relations: New York.

Huntington, Samuel P. 1996, The Clash of Civilizations and Remaking of World Order, Simon & Schuster: New York.

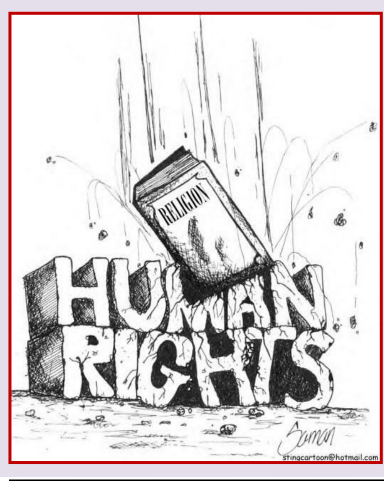
1 පරිවර්තනය මගේ.

<sup>2</sup> පරිවර්තනය මගේ.

<sup>3</sup> සයිද්, එඩ්වර්ඩ් 1996,

https://www.youtube.com/watch?v=aPS-pONiEG8

<sup>4</sup> පරිවර්තනය මගේ.





### **EDUCATIONAL PROGRAMMES**

### **Advanced Training Programmes (ATPs):**

- The Law and The Citizen
- Human Rights and International Humanitarian Law

#### ATPs aim to:

- enhance skills and capacity building of people working in the private and public sectors as well as university students
- provide a basic knowledge on the subject area and to develop a system of appreciation of human beings, their individual dignity, rights and means of defending them and to motivate the study of human rights.

The two ATPs were successfully completed. Certificates will be awarded in January (the next intake will be in January 2016)

More info: <a href="http://cshr.cmb.ac.lk/?page\_id=1561">http://cshr.cmb.ac.lk/?page\_id=1561</a>

## Advanced Certificate in Human Rights Approach to Prison Administration

The third batch followed the second face to face sesssion on Modules 3 and 4. The facilitator was Kaushalya Ariyarathna, Attoney at Law.



### Distance Learning Diploma (DLD)

- Distance Learning Diploma in Human Rights and Democracy (DLDHRD)
- Distance Learning Diploma in Human Rights and Peace Studies

Results of the 2013/14 batch of the DLDHRD and DLD Peace Studies (Repeat Batch) were released at the end of October.

- 26 students of the 2013/14 DLDHRD batch passed the examination in the Sinhala and Tamil mediums (9 students from the Tamil medium and 17 students from the Sinhala medium)
- 11 students from the Repeat Batch of the DLD in Peace Studies completed the course in the Sinhala and Tamil mediums (6 students from the Tamil medium and 5 students from the Sinhala medium). This will be the last batch of this diploma.
- The First Face to face session of the DLD HRD 2015/16 batch was held on 31 October, with the participation of lecturers of the Faculty of Law.

More info:

http://cshr.cmb.ac.lk/?page\_id=1103

### **E-Diploma in Human Rights**

The awards ceremony of the E Diploma 2013/14 batch will be held in January 2016.

The next course will commence after an inauguration and orientation, which introduce students to the learning environment.

More info:

http://cshr.cmb.ac.lk/?page id=994

### **INFORMATION**

### **RESOURCE CENTRE**

Located at CSHR premises, Faculty of Law University of Colombo

### **Open: Monday to Friday**

8.30 am - 4.00 pm

**Saturday:** 9.00 am -12.30 pm (Closed on Sundays and Public Holidays)

### A Reference Facility with:

- ❖ Approximately 2975 books in Sinhala, Tamil and English (175 new books)
- ❖ 30 titles of journals, pamphlets, bulletins and newsletters
- ❖ UN, Amnesty International, ICRC and other reports
- Photocopy service available
- ❖ Database available online
- Donations
  - ✓ Books, Acts and past papers were donated by Law Faculty Students Union in 2012/13
  - ✓ 30 Books donated by Asia Foundation in 2015

More info: <a href="http://cshr.cmb.ac.lk/?page\_id=519">http://cshr.cmb.ac.lk/?page\_id=519</a>

### COURSES CONDUCTED BY CSHR

- ➤ Master of Human Rights and Democratisation (Local Programme) (conducted in English)
- Asia Pacific Masters Degree in Human Rights and Democratisation (in collaboration with the University of Sydney) (conducted in English)
- ➤ Distance Learning Diploma in Human Rights and Democracy (conducted in Sinhala and Tamil languages)
- E-Diploma in Human Rights (conducted in English)
- ➤ Distance Learning Advanced Certificate in Human Rights Approach to Prison Administration (conducted in Sinhala)
- Advanced Training Programme in Human Rights and Fundamental Rights (conducted in Sinhala and Tamil languages)
- Advanced Training Programme in The Law and the Citizen (conducted in Sinhala and Tamil languages)
- Advanced Training Programme in Human Rights and International Humanitarian Law (conducted in English)

Please contact us if you require further information relating to the CSHR E-newsletter. Your comments and feedback will be greatly appreciated.

If you are interested in receiving the CSHR Newsletter Please send an email to: cshr@sltnet.lk

## Centre for the Study of Human Rights

Faculty of Law University of Colombo 94 Cumaratunga Munidasa Mawatha Colombo 3

Tel: + 94 112500879

Sri Lanka

: + 94 112503017 Fax: + 94 11 2598462 E-mail: <u>cshr@sltnet.lk</u> Web: <u>cshr.cmb.ac.lk</u>



